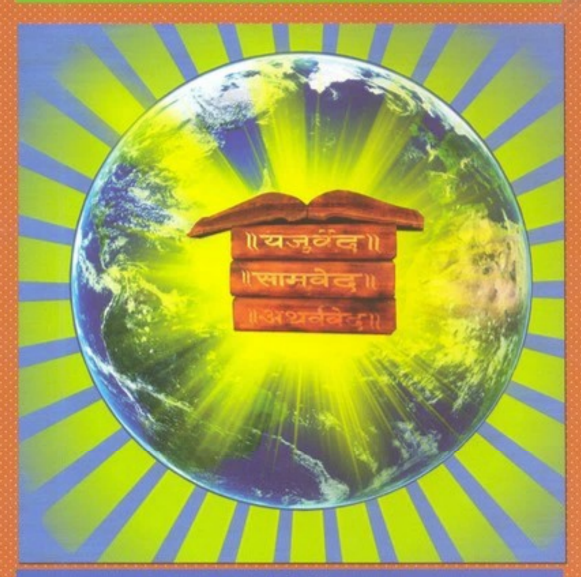




DR. SUKHAMAY BHATTACHARYA FELICITATION VOLUME ON SANSKRIT AND INDIAN CULTURAL STUDIES

# बिद्याह्याद्याधाः

### **VEDAMAHODADHI**



डॉ. धरणीढुङ्गेल: सम्पादक:

श्रीगुरुशंकराचार्यवेदविद्यालयेन समायोजितम्

अन्ताराष्ट्रियवेदसम्मेलनम्

१७, १८, १९ मार्च, २०१७ गमिरः, विश्वनाथः, असमः, भारतम्

### सूचीपत्रम्

|     | मवतु सवमगलम्                                            |                                  |       |
|-----|---------------------------------------------------------|----------------------------------|-------|
|     | ( अध्यक्षीयम् वक्तव्यम्, शोधग्रन्थसम्पादनसमिति          | :) प्रो.हरिप्रसाद अधिकारी        | क-ख   |
|     | सम्पादन काल में                                         | डॉ. धरणी ढुंगेल:                 | ग-च   |
|     | मङ्गलानुशासनम्                                          | श्री तुलसीशरणोपाध्याय:           | 1-14  |
|     | संस्कृतविभागः (Sar                                      | skrit Section)                   |       |
| 1.  | वेदप्रदिपादितः कौटुम्बिकसम्बन्धस्य आदर्शः               | डॉ. आमोदवर्धन: कौण्डिज्यायन:     | 15-25 |
| 2.  | ऋग्वेदसंहितायां प्रतिविम्बितं तत्वचिन्तनम्              | प्रा. डॉ. रवीन्द्र अंबादास मुले  | 26-28 |
| 3.  | वेद एवेश्वरो लोके                                       | प्रो. लक्ष्मीश्वर झा             | 29-35 |
| 4.  | जातिवादसम्बन्धे वेदमतम्                                 | प्रो. हरिप्रसाद अधिकारी          | 36-40 |
| 5.  | वैदिकं कृषिविज्ञानम् विद्यावाचस्पति                     | डॉ. सुन्दरनारायणझा:              | 41-49 |
| 6.  | ऋग्वेदे कृषिव्यवस्था : एकं मूल्यायनम्                   | डॉ. जगदीश शर्मा                  | 50-52 |
| 7.  | वेदेषु नारीशक्ते: वैशिष्ट्यम्                           | डॉ. ज्ञानरंजनपण्डा               | 53-56 |
| 8.  | वेदानां स्वतः प्रामाण्यविचारः -                         |                                  |       |
|     | मीमांसासिद्धान्तमनुसृत्य समालोचनम्                      | डॉ. टि. उमेश:                    | 57-60 |
| 9.  | सामागानस्य गुणदोषौ तल्लक्षणञ्च                          | पुरुषोत्तम आचार्यः               | 61-66 |
| 10. | वैदिकसूर्यदेव: : तन्निहितशक्ते: पर्यालोचनम्             | डॉ. उपमा वर्मन डेका              | 67-71 |
| 11. | रसायनविज्ञानस्य वेदमूलकत्वम्                            | डॉ. पारमिता पण्डा                | 72-74 |
| 12. | वैदिकयज्ञस्य स्वरूपमुपादेयता च                          | डॉ. कमललोचनआत्रेय                | 75-78 |
| 13. | शिक्षाप्रातिशाख्यादिग्रन्थानुसारं वेदवर्णोच्चारणपद्धति: | जे. यस्. वि. यन् चन्द्रशेखरशर्मा | 79-82 |
| 14. | अर्थवन्तो वैदिकमन्त्राः - निरुक्तसिद्धान्तः             | डॉ. के.वि. हनुमच्छर्मा           | 83-85 |
| 15. | वैदिकवाङ्मये कलाविवेचनम् -                              | डॉ. छविलाल उपाध्याय:             | 86-89 |
| 16. | विशिष्टोपनिषद्विचाराः                                   | Dr. Mallikarjun B S              | 90-92 |
| 17. | निरुक्तम् श्रोत्रमुच्यते                                | Dr. Niranjan Mishra              | 93-94 |
| 18. | नासदीयसूक्ते वर्णितं सृष्टितत्त्वम् -                   | डॉ. रातुल बुजर बरुवा             | 95-97 |
|     |                                                         |                                  |       |

## Content

| पुरो वाक्                                                                                                                         | 01               |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| गुरुप्रशस्तिः                                                                                                                     |                  |
| आचार्यप्रशस्तिनवकम्                                                                                                               | 03               |
| <ul> <li>आचार्य्यवन्दनम्</li> <li>स्वप्ना देवी</li> </ul>                                                                         | 04               |
| 'আচার্য্য-সংস্মৃতি'      – ড০ সীতানাথ দে                                                                                          | 08               |
| তিনি আলোক - পুরুষ                                                                                                                 | 10               |
| আমার শ্রদ্ধাঞ্জলি                                                                                                                 | 12               |
| Article Section                                                                                                                   | <u> </u>         |
| Bengali                                                                                                                           |                  |
| <ul> <li>রাঙাদা'র রতন – ড. হিমাংত বন্দ্যোপাধ্যায়</li> </ul>                                                                      | 17               |
| <ul> <li>রাভাগা র রতন তি: শ্লেবির বির বির আলাের ড০ সুং</li> <li>নতুন কালের ফুলে ফুলে : ভারতীয় সংস্কৃতির আলােয় ড০ সুং</li> </ul> | ধ্ময় ভট্টাচার্য |
| – অংশুমান ভট্টাচার্য                                                                                                              | 19<br>26         |
| <ul> <li>উত্তরসাধক — অমিত সিকিদার</li> </ul>                                                                                      | 30               |
| <ul> <li>মহান ব্যক্তিত্ব ঃ ড০ সুখময় ভট্টাচার্য — শুলা ভট্টাচার্য</li> </ul>                                                      | 34               |
| <ul> <li>পরম পদ কমলে</li></ul>                                                                                                    | 54               |

| • | वैश्वोकरणसन्दर्भे संस्कृतस्य प्रासङ्गिकता – केशव लुँईटेल                                               | 120 |
|---|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
|   | ऋग्वेदायुर्वेदयो: सम्बन्धसमीक्षणम् – रामगोपाल उपाध्याय:                                                | 127 |
| • | स्मृतिस् कृषिकार्यम् – छिबलाल-उपाध्याय:                                                                | 131 |
| 0 | असमराज्ये पुरोहितपरम्परायां संस्कृताध्ययनस्य साम्प्रतिकी स्थितिः                                       |     |
|   | – दिपेन भराली:                                                                                         | 138 |
| В | engali                                                                                                 |     |
| 0 | স্বামী বিবেকানন্দ : কর্মযোগের প্রায়োগিক ব্যাখ্যাতা – ললিতা চক্রবর্ত্তী                                | 141 |
|   | অমৃত কুম্ভযোগোহি লোকানাং দুৰ্লভঃ সদা – ড৹ গীতা দত্ত                                                    | 149 |
|   | দুঃখ মোচনের প্রয়াস – লক্ষ্মীকান্ত ভট্টাচার্য                                                          | 154 |
| 0 | শান্তির সন্ধানে – অর্চনা ভট্টাচার্য                                                                    | 166 |
| 0 | জাতীয় সংহতি ও আদর্শ রাষ্ট্রগঠন : শ্রীশ্রীঠাকুর অনুকৃলচন্দ্রের দৃষ্টিভঙ্গি                             |     |
|   | – অশেষ ভট্টাচার্য                                                                                      | 173 |
| 0 | অনির্বাণ আলোকে ইন্দ্রদেবতা : একটি খণ্ডপাঠ – স্নিগ্ধা দাস রায়                                          | 180 |
| 0 | উপনিষদ ভাবনা ও ভারতীয় মনীযা - গীতা সাহা                                                               | 185 |
|   | যোগে 'যোগ' নয়তো বিয়োগ – কল্যাণ চন্দ্র ধর                                                             | 193 |
|   | তস্মাচ্ছাস্ত্রং প্রমাণম্ – কিশোর ভট্টাচার্য                                                            | 198 |
|   | প্রসঙ্গ: বেদ-উপনিযদ— রবীন্দ্রসাহিত্যে এর অনুরণন্ — শমিতা নাগ ধর                                        | 207 |
|   | যোগবাসিষ্ঠরামায়ণের আলোকে মুক্তির সাধন — অমৃতা ঘোষ                                                     | 216 |
|   | উপনিষদের দর্শন— এক আলোকপাত – মিনতি রাণী রায়                                                           | 223 |
|   | সিলেটি নৃত্য, সিলেটি সংস্কৃতি ও বাঙালির জাতীয় নৃত্য                                                   |     |
|   | – সমরবিজয় চক্রবর্তী                                                                                   | 230 |
| 0 | ভারতীয় সংস্কৃতি ও নারী – কৃষ্ণা ভট্টাচার্য                                                            | 236 |
| 0 | শিবময় জগৎ – মহাদেব দাস বৈরাগ্য                                                                        | 241 |
| 0 | ইতিহাসের প্রেক্ষাপটে নাথধর্মে শিবের স্বরূপ সন্ধান — দেবযানী দেবনাথ                                     | 247 |
| E | nglish                                                                                                 |     |
|   | Swami Vivekananda: His visions and mission                                                             |     |
| 8 | - Lalita Sengupta                                                                                      | 261 |
| 0 | Anundoram Barooah : A Tribute - Swapna Devi                                                            | 268 |
| 0 | Vivekananda's Idea of Human Values and                                                                 |     |
|   | Religious Harmony in India – <i>Projit Kumar Palit</i><br>Bhakti in Vaisnavite Tradition : An overview | 281 |
|   | - Sujata Purkayastha                                                                                   | 289 |
|   | - onjuna i miniminarim                                                                                 |     |

.

चन्दन काफ्ले व्यवस्था की प्रासंगिकता: सम्यक अध्ययन विजय कुमार 115. वेदाङ्गः एक संक्षिप्त परिचय आंग्लविभागः (English Section) 116. A BRIEF NOTE ON THE RGVEDIC VIS-A-VIS ASTROPHYSICAL OBSERVATIONS ON THE 549-556 Prof. Snigdha Das Roy CREATION OF THE UNIVERSE 117. Music in Vedic and Mythological Periods: 557-560 Ramesh Pokharel An overview 561-568 Bornali Borthakur 118. Bharadvāja, the seer of the Rgvedasamhitā 119. Tales of debating mosaic rituals among 569-572 Pankaj Kumar Sarmah the Aryans in Vedic Period T. Upadhyaya & 120. Life Science in Vedic Age 573-575 S. Upadhyaya 121. Physics in Vedas: A review on interpretation 576-578 Pradeep Upadhyaya of Physics in Hindu philosophy 122. The Perfection of Jyotish-Astrology Which 579-584 Mark Kincaid is Now Coming Into The World...... 123. Divine Soma Hallucinogen & The Elixir Soma Shri, Sunil S.Sambare 585-594 Sages and Seers Of Bharat... 595-596 Mr. Budhacharan 124. Maharishi Vedic University 597-600 Bishnu Bhandari 125. Vedas - Transcendental 126. REFLECTIONS OF THE VEDAS IN 601-604 KHEMRAJ TIMSINA NIMBARKA PHILOSOPHY 605-607 Shubhas Adhikari 127. STATUS OF WOMEN IN THE VEDAS 608-612 Anjan Baskota 128. The Fire God Agni 613-620 Dr. Rasna Rajkhowa 129. Scientific Resources in Vedas 621-631 List of Contributors:

535-540

# অনির্বাণ আলোকে ইন্দ্রদেবতা একটি খণ্ডপাঠ

## সিঞ্ধা দাস রায়

অধ্যাপক সুখময় ভট্টাচার্য সম্মাননা গ্রন্থে লেখার জন্যে অদিষ্ট হয়ে কেমন যেন একটা অস্থৈর্য আমার মধ্যে উপজাত হল। কি লিখব— এমন একটা চিন্তা-চর্চার আলোড়ন মনের আয়নায় প্রতিফলিত হতে লাগল। সর্ববিষয়ে পল্পবিত যাঁর প্রজ্ঞা, স্বচ্ছ বিশ্লেষনী ধীমান, অদৃষ্টপূর্ব ছাত্রবংসল এবং ব্যতিক্রমী ব্যক্তিত্ব— ছাত্রী হিসেবে স্যারকে এমনই দেখেছি। কলেজজীবনের মধ্যভাগ থেকে আজ পর্যন্ত জনাবিল স্লেহ এবং নির্ভরতার ভারহীন গ্রন্থি অটুট এই ছাত্রীর এবং শিক্ষক ব্যেরগোর। এই প্রন্থি দিয়েছিলেন স্যার, তার দেবনাগরী চর্চায় প্রথম সোপানে আরোহণ আমার স্যায়ের কাছে। সুরভারতীর অপুর্ব এক সুললিত এবং ছান্দিক সরণির বিনির্মাণে যে ছার অর্গলমুক্ত করে দিয়েছিলেন স্যার, তার যোগ্য পান্থ হতে পারিনি, হয়তো— অপবর্গ হয়নি, কিন্তু অত্যন্ত সংযোগ নিরস্তর রয়েছে। 'অস্থৈর্য জানানের জলনো—স্যায়ের সম্মাননা গ্রন্থে লিবাছ করে। স্যারের মর্যাদাকে সম্মান জানানোর উপযুক্ত বিষয় তো চাই। অনেক ভাবনার পর একটি সমীকরণে পৌজলাম—ইন্দ্রদেবতা, অনির্বাণ এবং অধ্যাপক সুখময় ভট্টাচার্য। অতএব একটি খণ্ডপাঠ অনির্বাণ আলোকে ইন্দ্রদেবতা।

অনির্বাণের বেদব্যাখ্যাশৈলী প্রজ্ঞানভাস্বর। প্রজ্ঞার আলোকে উদ্ভাসিত। অনির্বাণ
মরমী ব্যাখ্যাকৃৎ। স্বচ্ছ সাবলীল ভাষায় বেদভারতীর যে ভাষ্য তিনি রচনা করেছেন, বেদের
পরাতত্ত্ব যেভাবে অনায়াস সুললিত শব্দবদ্ধে নির্মাণ করে গোছেন ভারই কিছু পাঠ সার
প্রস্তুত করছি—আমার শ্রদ্ধাঞ্জলি উদ্দেশ্যকে উদ্দিষ্টকেও।

'অনির্বাণের বেদভাষ্য আদিত্যানুসারি। যদি আধারস্থ অগ্নিচেতনার দিব্য আদিত্যচেতনায় উত্তরণই বৈদিক সাধনার লক্ষ্য'—বেদমীমাংসা/৩য় খণ্ড/ পৃ.৬৮৭/২য় সংস্করণ, ১৯৭৮।

দয়ানন্দ সরস্বতীর পরই বেদভারতীকে আদিত্যায়ন করেছেন আনির্বাণ। আমার এই খণ্ডপাঠে বিষয় ইন্দ্রদেবতা। খণ্ডপাঠ এজন্যে কারণ ঋত্থেদে সবথেকে বেশি সুক্তে স্তব্যাছেন ইন্দ্র। অন্যভাবে বলা যায় সবথেকে বেশি মন্ত্র ইন্দ্রদেবতার উদ্দেশ্যে উচ্চারিত হয়েছে বিভিন্ন ঋষিকঠে। কাজেই পূর্ণপাঠ সীমিত পরিসরে করা অসম্ভব।

নামিয়ে জানা এবং 'আধারকে রসানুসিক্ত করে তার বন্ধ্যান্থ যোচানো।' কারণ ইন্দ্রের প্রধান কর্ম 'বৃত্তকে' বধ করে তার অবরোধ থেকে জলধারাকে পৃথিবীতে সামূহিক পর্যায়ের সংগ্রাম এখানে। অন্তরীক্ষ লোকের প্রধান দেবতা বায়ু এবং ইন্দ্র। অন্তরীক্ষেত্ প্রথম বিভাজন পৃথিবী এবং দৌ। বিজ্ঞানও তা মানে। অন্তরীক্ষ দুয়ের মধ্যবর্তী। জীবনের জনিৰ্বাণ বলেন— 'অন্তরীক্ষ বেদে দ্যাবা পৃথিবীর মত দেবতা হয়ে ওঠেনি—তা লোক বা অগ্নি, অন্তরীক্ষস্থানের দেবতা বায়ু ইন্দ্র এবং দুস্থানের দেবতা সূর্য। 'দৌঃ পিতা' মাত বা অন্তরীক্ষপ্তান সূর্যো দূপ্তান ঃ—নিরুক্ত সপ্তম অধ্যায়)। পৃথিবীস্থানের প্রধান দেবতা মূল তত্ত্ব বায়ু অর্থাৎ প্রাণ। তাত্ত্বিক দিক থেকে বায়ুর গরিমা বেশি হলেও প্রাধান্য ইন্দ্রের দেবতার ধাম। পৃথিবী শান্তা, দূলোক শান্ত কিন্তু অন্তরীক্ষ নিত্যক্ষুৰ—।' সৃষ্টির আদিতে পৃথিবী। তাহলে মধ্যবর্তী অন্তরীক্ষ কি? বেদের কোথাও অন্তরীক্ষের দেবত্ব পরিচয় নেই স্থানগত ভেদ তিন— পৃথিবীস্থান, অন্তরীক্ষন্থান আর দূপ্থান। (অগ্নিঃ পৃথিবীস্থান— বায়ুর্বেন্ত্রে অর্থাৎ লোকোওর, বহু আহুত এবং বহুস্তত। নিরুক্তকার যাঞ্চাচার্যের মতে দেবতামগুলীর সবলং চারু যং তে'—(ৠ ৩/৩২/১) ঋত্থেদে ইন্দ্রের বহুঞ্চত বিশেষণ তুরীয়, পুরুতু মাধ্যন্দিন সবনের একজ্ঞত্ত অধিপতি ইন্দ্রদেবতা। ইন্দ্রং সোমং সোম পিরেমং মাধ্যন্দিন মুখ্য সাধন।' সোময়াগে তিনটি সবন— প্রাতঃসবন, মাধ্যন্দিন সবন এবং ভৃতীয় সবন বৈদিক যজ্ঞপ্রকার সমূহের মধ্যে সোময়াগ প্রধান অনির্বাগ বলেন— 'এয়ীবিদ্যার

সামান্যভাবে এখানে ইন্দ্ৰসম্পূক্ত বিষয়গুলির উদ্লেখ করা যেতে পারে—অন্তরীক্ষলোক, মাধ্যন্দিন সবন, গ্রীম্ব ঋতু, ব্রিষ্টুপ্ ছন্দ, পঞ্চন্দান্তোম, বৃহৎ সাম, মধ্যমন্থানে উদ্লিখিত দেবতাগণ। ইন্দ্রের কর্ম হল রসানু প্রদান আর বৃত্তবধ। নৈরুক্ত মতে—'যাচ কাচ বলকৃতিরিন্দ্রক্মৈব তৎ।' আর ইন্দ্রের সঙ্গে স্তাতিসংস্তব রয়েছে অগ্নিসোম বরুণ পুষা বৃহস্পতি ব্রন্ধান্তপতি, পর্বত কুৎস বিষ্ণু এবং বায়ু। এমনিভাবেই পৃথিবীস্থান এবং পুষা বৃহস্পতি ব্রন্ধান্তপতি, পর্বত কুৎস বিষ্ণু এবং বায়ু। এমনিভাবেই পৃথিবীস্থান এবং পুষা বৃহস্পতি ব্রন্ধানতাতিক, স্থানভক্তি, পর্বত কুৎস বিষ্ণু এবং বায়ু। এমনিভাবেই পৃথিবীস্থান এবং পুষা বৃহস্পতি ব্রন্ধানতাতিক, ক্রান্তভিক এবং আদিতাভিক্তির একটি তুলনামূলক আলোচনা শোষে অনির্বাণ এই সিদ্ধান্তে উপনীত হন 'বৈদিক দোবোপাসনার একমাত্র তাৎপর্য হল পৃথিবী ইতে দ্যুলোকে চেতনার ক্রমিক উত্তরণ উপ-গমন অথবা বিলীন হয়ে যাওয়া অনির্বাণের আদিতোর উদয়ান্ত নেই।'আদিতো উত্তরণ উপ-গমন অথবা বিলীন হয়ে যাওয়া অনির্বাণের শোষ কথা।

ইন্দ্র নামের ব্যুৎপত্তি হয়েছে ঐশ্বর্যবাচক √ ইন্দ্র ধাতু থেকে অথবা কম্পনার্থক ইন্দ্ ধাতু থেকে। দুটোই সমব্যঞ্জনা। ইন্দ্র জগতের ঈশ্বর এমন মর্যাদা ঋণ্ণোদে সর্বত্র দৃশ্যমান—

### A BRIEF NOTE ON THE RGVEDIC VIS-A-VIS ASTROPHYSICAL OBSERVATIONS ON THE CREATION OF THE UNIVERSE

Prof. Snigdha Das Roy

From time immemorial the question which penetrates human mind is where from this world has come into existence? When was it created? Who created this Universe? An urge to know the origin of this universe is found in different Mythologies of the world also. Towards the end of the compilation of the Rgveda Samhitā, especially in the Tenth Book we find that the query has reached its ultimate point. Different seers have assigned the credit of creation to different Gods. In other books of the Samhitā also, the question is raised in seed form, but the versatile deliberations of the seers reached greater dimension in the Tenth (10th) Book.

Seers' observations regarding the creation of the universe are being presented in the following few lines:

हिरण्यगर्भः समवर्त्तताग्रे भूतस्य जात पतिरेक आसीत। स दाधार पृथिवीं द्यामुतेमां कस्मै देवाय हविषा विधेम॥

This is a verse from the X<sup>th</sup> mandala of the Rgveda (RV.X.121.1.), where the seer of this hymn is Hiranyagarbha Prajāpatya and the deity to be praised is 'Kah'. The verse states that Hiranyagarbha was present in the beginning; when born he was the sole lord of created beings; he uphelds this earth and heaven let us offer worship with an oblation to the divine 'Ka'. The phrase कस्मै देवाय हविषा विधेम ॥ is a burden to each of the verse of this hymn. If the word कस्मै be taken as the dative of the interrogative pronoun 'किम' it becomes a question 'To what deity may we sacrifice?' Sāyanacārya, the most celebrated commentator of the Vedic literature, prefers an equation of 'Ka' with Prajāpati. Sriman Swami Brahmamuni Paribrājaka Vidyā Mārtanda, follower of Dayānanda Saraswati also prefers to take the term 'कस्मै' as a dative which means Prajāpati. But if 'कस्मै' refers to Prajāpati then on grammatical ground noun inflection would have to be more appropriate instead of pronoun inflection—(काय as नगय and not कस्मै). Prof. Sukumari

Bhattacharjee states 'one reason is that Prajāpati as a distinct God had not yet emerged; the tenth mandala sees his shadowy beginnings; it was in the Brāhmanas that he really assumes full dimensions? (The Indian Theogony – S. Bhattacharya – 1978).

In the Aitareya Brāhmana (AB: VIII 3) we find that Prajāpati created Gods and demons and the bright gold, (AB.II.2:4:4-5). Prajāpati has been credited with the creation of men and animals in the Tāndya Mahā Brāhmana. The Śatapatha Brāhmana (ŚB: VII. 3.2.15 and 4.1.18) refers him to be made of gold, for gold is light and gold is immortality. The same Brāhmana also informs us that he touched the cosmic egg and wished it to exist and multiply. From it the neuter Brāhman was first created and the triple science and this asserts that Prajāpati alone existed in the beginning.

Taittirīya Samhitā V.5.1.2 refers to Hiranyagarbha, the Golden embryo or he who had the Golden germ i.e., he who was in the Golden mundane egg as an embryo was Brahmā, the creator. (Nirukta X. 23 and Yajurveda XIII. 4.).

It is Hiranyagarbha, whose greatness has created the snow clad mountains, the oceans, the rivers, quarters, space and whose two arms are the protection of this world (Mahidhara says – jagad Raksanau Vāhu जगद् रक्षणी बाहू – Yajurveda XXV. 12). It is he who has made profound the earth solid, by whom heaven and the solar sphere were fixed, who was the measure of the water in the firmament, the heaven and earth was made fixed face to face. When the vast waters overspread the universe containing the germ and giving birth to Agni then was produced one breadth of Gods. He with his creative power gave birth to sacrifice of the creation of the universe (स्टियज़). Finally the seer says that Prajāpati has given birth to all these beings in this universe. Enveloped in the attractive mist of a nebulous cosmogony he really represents a distinct stage in the creative process. (embryo > Brāhman > the universe).

Hiranyagarbha represents the image of the primordial cosmic golden egg out of which Brāhman, the creator was born. That the universe has come into existence from the cosmic egg is found in other mythologies of the world also. The cosmic egg referred in the Egyptian, Polynesian, Indonesian, Iranian, Latvian Esthonian and Phoenician mythologies. All these myths take into account the golden egg as the first metaphysical cause of the cause (जिनकर्त्तु: प्रकृतिः). The Egyptian mythology, further mention that the 'God referred to as being in the egg is of course a form of Sun-god' (The Egyptian heaven and Hell – F.A. W.Budge, 1906). This solar association of the cosmic egg is common with Hiranyagarbha also.

RV.X.72.1-9 is another important hymn where we find the process of creation of the Gods and some glimpses of the expansion process of the universe. In this hymn the seer is Brhaspati Loukya or Angirasa Brhaspati or Aditi Dāksāyani. RV.X.72.2 refers that existent was born of the non-existence (असत: सदजायत). The Gods, as the verse refers, originated from 'Asat'. Asatah refers to that which at the primary creation of the Gods was without name or form. Chandogya Upanisat. VI.2 says 'asad vā idam agre āsit tato vai sad ajāyata'. In the first

+ 183

শিপ্রী, শিপ্রবান, শিপ্রিনাবান বন্ধ্রী, পুষন্থান, দারয়িতা, মঘবন, বন্ধ্রিন, শক্র, শচীপতি, শবক্রতু সোমের সঙ্গে সমীকরণে (ইন্দু > সোম > ইন্দ্র) ইন্দ্রদেবতার বৈশিষ্ট্রোর একটি মহানদিকে ইন্দুর সঙ্গে সংযুক্তিও পাওয়া যায়। ইরা অন্ন সম্পদের দ্যোতক। ইন্দুকে দুরগতসায়জো সার্থক এবং অর্থবহ। যাস্কাচার্য তো চৌদ্দটি ব্যুৎপত্তি প্রদর্শন করেছেন। তারমধ্যে 'ইরা' এব ৪১) এমন ধারা অনেক অনেক। কম্পনার্থক ইন্দ্ ধাতুজ ইন্দ্রশব্দ— বূএবধপর্যায়ে সমধিক 'ইশানমস্য জগতঃ ইশানমিল্র তস্থুয়ঃ' ( ঝ. ৭/৩২/২২), 'এক ইশান ওজসা (ঝ. ৮/৬ ঝজীষিন, বৃত্রহন্ সোমপাতম—বহুনামে ইন্দ্র আহত হয়েছেন বেদে। আলোকপাত করে যা পরবর্তী অংশে বৃহৎ আলোচনার অংশ। বন্ধ্রহন্তঃ বন্ধ্রবাত্তঃ বন্ধ্রভূৎ

সূর্যকে উচ্চকিত, অন্তরীক্ষকে বিতত করেছিলেন। ইম্রকর্মের একটি ভিন্নতর ব্যঞ্জ<mark>না পাওয়া</mark> অবারোধকারী। সোমের মন্ততায় ইন্দ্র দ্যুলোককে উদ্ধে স্তব্ধ পৃথিবীকে প্রসারিত আর দুলোক তৃতীয় নিবিদে ইন্দ্র সোমের ত্যাসঙ্গে মন্ততায় বৃত্রবধ, অপসংবেগমুক্তকারী এবং দাস বর্ণের ব্রহ্মকে এই ক্ষত্রকে। সবনকারী এই যজমানকে ঘিরে থাকুন চিন্ময় হয়ে চিন্ময়ী পরিরক্ষিণী ধ্বনিত হয়— 'মরুত্বান ইন্দ্র আমাদের আত্বান শুনুন, পান করুন সোম, যিরে থাকুন এই দেন। শস্থরবধ আর আলোকবন্ধ সন্ধানের সময় একদিকে যেমন বেদবাণীকে ঝলমলিয়ে উঠেছে। প্রথম নিবিদে তিনি মরুৎগণের ওজঃ শক্তির সহায়ে বৃত্রবধ করে হলধারা বইয়ে বীজ এখানে নিহিত হয়ে আছে। হয়ে উঠেছে। এখানে ইন্দ্রপরমদেবতা এবং ঋত্বেদের উপনিষৎগুলিতে বিধৃত ইন্দ্রতঞ্জে যাচ্ছে এখানে।দীপনকর্মেও বিশ্বসৃষ্টির সংস্থাপনে একটি আধ্যাত্মিক অনুষঙ্গ এখানে স্ফুটতর শক্তি দিয়ে। দ্বিতীয় নিবিদে ইন্দ্র সোমপায়ী, তিনি শ্রেষ্ঠ বীর, সোনালী দূটি ঘোড়ায় অধিষ্ঠিত তোলেন অন্যদিকে বৃহতের ভাবনাকেও সমেধিত করে তোলেন। অপরূপ বাণীতে ঋষিকষ্ঠে ঋথ্বেদের নিবিদধ্যায়ে ইন্দ্রদেবতার স্বরূপ মাত্র তিনটি নিবিদে খুব সুন্দরভাবে ফুটে

প্রত্যক্ষদশীর। এরপরই নাম করতে হয় গোতমের। কাত্যায়নের মতে তিনি সপ্তর্বিদের তাদের মধ্যে হিরণ্যভূপ আঙ্গিরস অন্যতম। তার ইন্দ্রদর্শন ও বর্ণন যেন একেবারে ব্ৰন্দাণি পূৰ্বমেন্ত্ৰ উক্থা সন্ অগ্মতাৰ্চন।।(১/৮০/১৬) এই বিখ্যাত স্বকৃটি এরই দৃষ্ট যাতে এন্যতম। অদিতিদর্শনেরও তিনি প্রবক্তা। থামথর্বা মনুষ্ পিতা দধ্যঙ্ বিয়মন্নত। তত্মিন দর্শনে উপাস্য সোমপাতম ইন্দ্র। সোমের সংক্রামিত উন্মাদনায় উপাস্য উপাসকের তেদ খুচে মানসলোকে অঙ্কিত হয়ে থাকে।ভিন্নরূপ স্তুতি পাওয়া যায় ঐন্দ্র লবের।ইনিও ঋষি। তাঁর জনপ্রিয় এবং বহুলপ্রচারিত। ইন্দ্রকৃতির বর্ণনার শেষ ধুঁয়াটি— 'স জনাস ইন্দ্রঃ' পাঠকমাত্রেরই বৃহতের ভাবনায় ইন্দ্র সম্পূক্ত দৃষ্ট হন। গৃৎসমদ ভাগবি শৌনকের ইন্দ্রদর্শন সম্ভবতঃ সর্বাধিক উচ্চারণের পর বাশ্মিকীর বিশ্ময়-কিমিদং ব্যাহ্মতং ময়া। নিজের মূখে জ্ঞাদিকাব্যের প্রথম সোমস্যাপাম্(১০/১১৯/১)— আমি কি সোমপান করেছি? এ যেন 'মা নিষাদ প্রতিষ্ঠাম্— শ্লোক উচ্চারণ করার পর বান্মিকীর বিশ্বায়ের প্রকাশ— এ আমি কি বললাম ? ঐন্দ্র লবের গিয়ে একাকার হয়ে গেছে। গৃৎসমদের মত তিনিও একটি ধুঁয়া ধরেছেন অত্তে— 'কুরিং ঋত্থেদের সমস্ত মন্ত্রই 'ঝবিণা দৃষ্টঃ।' যেসব ঋবিরা ইন্দ্রমহিমা দর্শন ও কীর্তন করেছেন

> এই স্ততি প্রকারান্তরে আত্মন্ততি। এরূপ আত্মন্ততি ইন্দ্রেরই সমধিক দৃষ্ট হয় ঋত্বোদ। তিরশ্চী বৃত্তবধ ইত্যাদি হিংসাকর্মের পক্ষে জোর সওয়াল করেন— মায়েৎ সা তে যানি যুদ্ধান্যাহুর্ণাদ্য আঙ্গিরসের ইন্দ্র ভটস্থরূপী স্বরূপে আধ্যাত্মিকতাবর্ণিত। ঋষি বৃহদুক্থ বামদেবা ইন্দ্রের শক্তং ন পুরা রিরিৎ মে। ক উ ণ তে মহিমনঃ সমস্যাস্মৎ পূর্বং ঋষয়ঃ হস্তমাপুয়ন্ মাতরং চ লিতরং চ মাকর্মজায়থান্তবঃ স্বায়াঃ।। (ঋ ১০/৫৪/২-৩)। জর্থাৎ ইন্দ্রের যুদ্ধাদি বস্ততঃ

এরকম উদাহরণ ভূম\*ঃ বেদে পাওয়া যায়। এই ইন্দ্রিয়ণ্ডদ্ধিই অধ্যাত্মসাধনার মূল স্তম্ভ ছাথবা ইন্দ্রজাত। 'ইন্দ্রিয়তঃ রসঃ' 'ইন্দ্রিয়ং পৌংসাম্', 'ইন্দ্রিয়া হয়াঃ' 'ইন্দ্রিয়ণ ভাসেন' ইন্দ্র আমাদের সাধনার আদি অন্ত দূরে আছেন। সাধনার সিন্ধি যে চিন্ময় প্রত্যক্ষে, তা তারই আপ্যায়ন বা ধাতুপ্রসাদ। তার পারম্য সৌরচেতনায় যার সংজ্ঞা 'ইন্দ্রিয়ং বৃহৎ'। এমনি করে তাতে আধারে ইন্দ্রবীর্যের যে অবাধ স্ফুরণ, উপনিষদে তাকে বলা হয়েছে 'ইন্দ্রিয়ের অনির্বাণের অধ্যাখ্মাদৃষ্টিতে ইন্সের শুদ্ধি ইন্সিয়ের শুদ্ধি। ইন্সিয় অর্থাৎ ইন্সসম্বন্ধীয়

হাজারে পরে হাজারে হাজারে—যুক্তা হাস্য হরয়ঃ শতা দশ (ঝাঞ্চেদ ৬/৪৭/১৮) এদের ঝাঞ্চে ২/১১/৬ মতে এ দূটি 'সূর্যস্য কেতু।' এই সংখ্যা ক্রমে ক্রমে দূই থেকে বেড়ে সূর্যরশ্বি থেকে নেওয়া। অশ্বযুক্ত রথও হিরথায়। ইন্দ্রদেবতার প্রহরণ বঞ্জ— সে ও হিরথায়। নাম 'ময়ুরশেপা, ময়ুরশেপা। ময়ুরের পুচ্ছের মত। সঙ্গতভাবেই মনে হয় এই অশ্বকল্প দূতিময়' ইন্দ্রের বজ্ঞ শতপর্বা, চতুরন্ত্রি, সহস্রভৃত্তি, অশনি তন্যতু। ইন্দ্র যোজা, বীর অতএব তাঁর বাহন ঘোড়া। তার নাম 'হরী—হিরথয়। সংখ্যায় দূটি

অথবা তিনি বেরিয়ে এসেছেন মন্যু হতে।' (ঋথেদ—১০/৭৩/১০) অশ, ওজ এবং মন্ত্রে-অশ্ব হতে তিনি বেরিয়ে এসেছেন। এই যে ওরা বলে, তাতে ওজ হতে তিনি জাত মন্যু—তিনটিরই মধ্যে যুষ্ৎসূর বীর্যের প্রকাশ। ইন্দ্র জন্মযোদ্ধা। আবার কোথাও ইন্দ্রজন্ম নামও পাওয়া যায়। এই দূটি নাম ছাড়া সর্বত্র ইন্দ্রের মাতৃপরিচয়ে 'জনিত্রী' শব্দটি পাওয়া পর্যায়ে তাঁর বর্ণনা অনুপলন্ধ। ইন্দ্রমাতার সবথেকে স্পষ্ট নাম হল 'শবসী'। অদিতি-র জননী। কিন্তু সামগ্রিক পাঠে ইন্দ্রের 'পিতা' শব্দটি বারবার এসেছে ঋণ্ডেদে কিন্তু পুরুষ দ্যাবাপৃথিবীর সঙ্গে যুক্ত। যেখানে বলা হয় দ্যাবাপৃথিবীরূপী দুটি 'ধিষণা' ইন্দ্রের জনক ও যথন গ্রক্ষীন করলে পিতাকে তুমি তার পা ধরে ছুড়ে যোগে দিলে। এখানে ইন্দ্রমাতার বিধবা করল ? শয়ান তোমাকে হত্যা করতে চাইল কে? কোন দেবতা তোমার সহায় হলেন অধিমার্ডিকান্সীদ্যৎ প্রাম্মিণাঃ পিতরং পাদগৃহ্য।। (ঋ-৪/১৮/১২)—কে তোমার মাকে যায়। চতুর্থমণ্ডলে ঋষি বামদেব বলছেন—কন্তে মাতরং বিধবামচক্রচ্ছয়ুং কন্তে দেবো/ বৈধব্যের কথা পাওয়া যাচ্ছে। ইন্দ্রদেবতা পিতৃমাতৃ সন্ধানে মাতার প্রাধান্য বেদে সমধিক অনির্বাণের জনুভবে দেবতার জন্ম আমাদের চেতনায়। এই আবির্ভবি ঋণ্ণেদের

ভাঁটার ধারা, দ্যুলোক আর পৃথিবী সব তাঁর উদগ্র বীর্যে থরথরিয়ে ওঠে, কেননা দিকে দিকে ইন্দ্রজন্ম বামদেব গৌতমের বর্ণনায় এরকম পাওয়া যায়—'যত বাঁধ, ভরা নদীর যত stage the existence was born of the non-existent, after that the quarters and the upward growing trees (उत्तानपाद) were born. The universe was born from the upward growing tree. Then Daksa was born from Aditi and afterwards Aditi from Daksa. Sāyana in the commentary has pointed to this contradiction that a self produced effect cannot be the cause of itself. In Nirukta XI.23. Yāskacārya has raised and refuted this inconsistency thus — It may be objected. How can it be that Daksa was born from Aditi and afterward, Aditi from Yaksa? The answer is, either they were born together or by a divine law they reciprocally, gave birth to each other and shared each other's nature. Aditi gave birth to eight Ādityas. Among them, with seven she approached the Gods (Mitra, Varuna, Dhātā, Aryaman, Amśa, Bhaga, Vivasvat) and sent forth Mārtanda (the eighth) on high.

Verse No. 5 of the same text refers to the waters and states that a pungent dust went forth (तीव्र रेणुरपायत), it formed the clouds which filled the earth with water and therefrom the sun was brought forth from the ocean.

Viśvakarman, is another important Vedic God, credited with the cosmocratic function of this universe. In RV.X.81-82, the seer Viśvakarman expresses his wonder regarding the creation of this universe in a very charming way. The creative principle is extolled in most glowing terms in these hymns.

Viśvakarman as appears from the text is the maker of all, the creator also. RV.X.81.2 states –

किं स्विदासीद्धिष्ठानमारम्मेणं कतमत् स्वित्कथासीत। यतो भूमिं जनयन् विश्वकर्मां वि द्यामौर्नोन् महिम्ना विश्वचक्षाः॥

i.e. what was the station? How was it done? So that Viśvakarman the beholder of all, generated the earth and heaven by his might. In the previous verse of the same hymn it is said that after 'Pralaya' the creator made all the things a new. Again in RV.V.81.4, we find—which was the forest? Which the tree, from which they fabricated heaven and earth? In quire, sages, in your minds what places he was stationed in when holding the worlds. The eternal quiry regarding the creation of the universe which still bewilders us even today. In the absence of the material cause of the effect, the earth is before us. H.G. Narahari states—Viśvakarman is 'not merely the material cause but also the efficient cause of the world'.

The epithet of Viśvakarman as creator is repeatedly mentioned in the Vedas. RV.X.82-1 states that he is the maker of senses, engendered the water and then heaven and earth were generated and their boundaries were fixed and they were expanded. It may be mentioned here that in the formation or creation process, the priority of water is affirmed repeatedly in various texts. Taittrīya Samhitā V.1.5.1 mentions 'आप वा इदमग्रे Manusamhitā 1.8 says — 'आप एव ससजीदी' | The same hymn again surmises — Viśvakarman of comprehensive mind and manifold greatness is all pervading, the creator and arranger (धाता विधाता परमोत् सदृद्ध RV.X.82-2 यो विधाता

তিনি ভরে তোলেন দ্যাবাপৃথিবীকে, ভরে তোলেন ধেনুর পদকে তাঁর প্রাণাচ্ছ্বাসে। মানুষের মত সিংইনাদ করে উঠল দিকে দিকে ছুটতে গিয়ে ঝড়েরা। অনুরূপ ধ্বনি পুরুহন্মা আঙ্গিরসেও—কেউ ঠেকাতে পারেনি স্পর্ধিতদের সব বাঁধা জুড়িয়ে দেওয়া সেই বছ্র ভেজাকে— যিনি জন্মানে পর সর্বব্যাপিনী মহিমময়ী ধেনুরা স্ততিমুখর হয়ে উঠল, স্ততিমুখর হয়ে উঠল দুলোকেরা ও ভূলোকেরা। নোধা গৌতমের বর্ণনায় এর ভয়ে গিরিরা নিশ্চল হয়ে যায়, আর দুলোক— ভূলোক টলতে থাকে— ইনি যখন জন্মান। মহান তৃমি ইন্দ্র জন্মেই তোমার প্রাণোচ্ছ্বাসে দুলোক আর পৃথিবীকে আবিস্ত করলে আতঙ্কে, যখন নাকি তোমার ভয়ে যা কিছু কিছুত আর যত নিশ্চল গিরি ধুলিকণার মত কাঁপতে থাকল।—এই যে ভয় এ কিন্ত ভামসিক ভয় নয় এ দিব্য আবেগিক অনুভব। যার উৎস অধ্যাত্মচেতনায়।এ ভয় বা কম্পন দৈবীমহিমার আকত্মিক প্রকাশক অভিঘাত থেকে। মুহুর্তের জন্য চেতনার অট্রতন্য জাগে, আবার উন্দীপ্ত হয়, অক্ষরের প্রশাসনে খতচ্ছন্দা করে। উপনিষদে তার অনুরণন— 'এই যা কিছু, এই সর্বজগৎ, তাঁ থেকে বেরিয়ে এসে প্রাণের মধ্যে থরথর করছে। তিনি যেন মহৎ ভয়— উদ্যত বজ্লের মত। যায়া এ জানে, তারা অমৃত হয়। তারই ভয়ে বাতাস বয়ে চলেছে, তারই ভয়ে উঠছে গুট। তাঁরই ভয়ে অগ্নি আর ইন্দ্র আর মৃত্যু পঞ্চম হয়ে ছুটছে। (কৌ. উ. ৩/২)

বৈদিক দেববারা পত্নীবান্। ইন্দ্রপত্নী ইন্দ্রাণী। ইন্দ্রাণী ইন্দ্রপ্রিয়া উশতী আকুলা। ঋষি কৃৎস এবং ঋষি বৃহদ্দিব ইন্দ্ররূপে ইন্দ্রসহিত গৃহে সমাগত হলেও ইন্দ্রাণী পরম দয়িতকে চিনতে ভুল করেন না। ঋতদর্শিনী ইন্দ্রাণী সোম্য আনন্দরসে নিত্যসোমরস্যে উচ্ছুসিত। বৃষাকপি সৃক্তে ইন্দ্রপত্নী 'পতিসোহাগিনীদের মধ্যে অনন্যা, চির অবিধবা, পতিগর্বে গর্বিতা, মানিনী, পতির সখী ও সচিবা, স্বাধীনভর্তৃকা সুরত পণ্ডিতা, সোমভাগগ্রহিণীও। (ঋ. ১/৮২/৬) পুরাণানুগ ইন্দ্রপত্নীর নাম 'শচী'। এর মূল রয়েছে বেদে, ঋথেদে। বেদে ইন্দ্রের একটি বিশেষ সংজ্ঞা 'শচীব'। নিঘণ্টুতে শচীর তিনটি অট পাওয়া যায়—বাক্, কর্ম, প্রজ্ঞা। শক্তি এসেছে √ শক্ ধাতৃ থেকে। এই বৃাৎপত্তি অনুসারে ইন্দ্র শক্তিমান—আর শচী স্বরূপপত্নীর তাত্ত্বিক পরিচয় 'তিনি পরমপুরুষের পরমাশক্তি, জগন্মুর্তি, সোম্যা, সৌম্যভরা, আনন্দময়ী। আমাদের মধ্যে তিনি পরমাপুরুষের জন্য আকৃতি উশতী জায়ার

খণ্ডপাঠের সামান্য প্রস্তুতিতে ইন্দ্রস্বরূপের বৈবিধ্য তুলে ধরা হল। এতে দেবতা ইন্দ্রের ইন্দ্রিয়াতীত স্থ্রকাশ প্রতিভাস আদিত্যায়নের নির্যাসে সিক্ত।ভারতীয় মনীষা দিগন্তের কোণায় কোণায় তিটগ্গামী। এমন একটি কৌণিক দিশা অনির্বাণের শৈলীতে বিধৃত। বেদের আদিত্যায়ন সার্বিকভাবে বিশ্বৎসকাশে গৃহীত হয়নি। পাঠক হন বা প্রাকৃতজনের সার্বিক অধ্যায়ন অভীষ্ট। অতএব অনির্বাণ আলোকে ইন্দ্রদেবতার খণ্ডপাঠ। RV.X.82.3) of the universe. The seer raises the question what was that embryo which was beyond heaven, earth, gods, Asuras—the seer himself asserts that the water verily first contained the embryo in which all the gods were aggregated, singly deposited on the navel of the unborn creator in which all being take abode (RV.X.82.6— गर्भ प्रथम द्वा आप:). Sāyana says this 'garbha' or embryo is 'andam'. Mahīdhara says it is 'Vījam'. Both the notions are at per Manu.

The last verse is an assertion that 'You know not him who has generated these beings. His life is different from yours; wrapped in fog and foolish speed do they Vander (who are) gluttonous and engaged in devotion.' This verse says that the essence of Viśvakarman Parameśwara is not endowed with conscious individual rather he is different.

Viśvakarman is referred in the RV only five times RV.X.120 imports the concept of arduous penance (तपसो अध्यजायत) that is truth of thought (GiÉ) and truthfulness of speech were born of arduous penance which generated night and thereafter the watering ocean. And from that water generated night and days. The creator first created Sun and move the heaven, the earth, the firmament and the sky. The seer Aghamarsana Madhucchadas in brief has mentioned the process of creation in different stages-Truth and laws of cosmos—fervour—night—waters—day and night—sun and moon—heaven and earth.

RV.I.164 is a long hymn, popularly known as the Asyavāmīya hymn from its opening words (अस्य वामास्य.....). It is a multi facet hymn – with reference to different Gods invoked in different contexts. The esoteric contexts expressed in different verses essentially characterise it to be a cogmological hymn. The innocent query of the seer in RV.I.164.5 – Immature in understanding undiscerning in mind I inquire of those things which are hidden from the Gods: what are the seven threads which the sages have spread to envelop the sun, in whom all abide or RV.I.164.4 – who has seen the primeval (being) at the time of his being born. What is that endowed with substance which the unsubstantial sustains: from earth are the breath and blood, but where is the soul: who may repair to the sage to ask this? (को ददर्श प्रथम जायमानमस्थ-वन्तं यदनस्था विभक्ति भूम्या असुर सृगात्मा क्व स्वितेको विद्वासमुप गात्प्रष्ट्मैतत्॥)

In Avestan hymn (Yasha 44.3-7) Zarathustra also, quirs:

I question the Lord: answer me!

Who was at its birth the first father of Justice?

Who assigned their paths to sun and stars ?s

Who established heaven and earth so that they fall not?

(ref. Sukumari Bhattacharjee-Literature in the Vedic Age P.P.49).

The seer is perplexed and, therefore, raises the most fundamental etiological question about the material cause and the manner of the creation.

RV.X.90, the Purusa hymn is significantly important as it 'records a transition from ritual to philosophy'. The mythological account of the origin of the universe, as the hymn describes, is from the body of the Purusa whom the Gods offered in a sacrifice. From his sacrificed self issued forth first the entities, then the elements and from these again the rest of the creation.

The Purusa hymn is the symbolic account of the creation of the cosmos through sacrifice. It is stated in verse no. 5 that from him (Purusa) was born Virāt and from Virāt the individual Purusa was born. Here we get the pseudo Vedantic fragrance of creative process of Jivātmā and Paramātmā perhaps. We may recollect that Mithra in Mithraic cult billed the ox from which vegetation emanated. In Skandinavian myth of cosmogony also we find Odin's self immolation of Yamir, A.A. MacDonnell remarks 'the main idea is very primitive'. This cardinal magnitude of the creation process is extended up to the regime of Āranyakas and Upanisats. In Atharvaveda (X.17) and Mundaka Upanisat II.I. we find Purusa is interpreted as identical with the universe. The Śatapatha Brāhmana II.I.6 he is mentioned as Prajāpati, the creator.

RV.X.125, the seer Vāk Ambhrnī, proclaims herself to be identified in all Gods. She is the sovereign queen, abiding in numerous forms. She herself declares that her birth place is in the midst of waters and from there she spread through all beings and touched the heaven and exists transcendentally beyond all creation. The cosmic elements described in the hymn attaches some cosmocratic importance to it.

In RV.X.129, the seer Prajāpati Paramestin affirms that nothing existed in the beginning.

नासदासीन्न सदासीत्तदानीं नासीद्रजो नो व्योमोपरोयत्।

किमावरीव कुहकस्य शर्मनन्भः किमासीद्रहनं गभीरम्॥|

i.e., The non-existent was not; the existent was not; then the world was not, not the firmament; nor that which is above. How could there be any investing envelop and where? Of what could there be felicity? How could there be the unfathomable water?

The contradictory statement of the first phrase that non-existent was not there; existent was also not there, which attempts to assume a state which was the prime stage of the creation. Death was not nor was there immortality, no indication of day and night and there was nothing else whatever. That state of existence was absolute darkness (darkness overpowered with darkness) and all this was undistinguishable water and then by the greatness of austerity the 'One' came into being in that speechless state. Thereafter the hymn describes the primordial substance (Kāma) was produced. Then the 'seed' of mind (manas) arose. And 'this is the bond between the non-existent and existent'. But the poet overcome by his doubts submits – who really knows? Who in this world may declare it? When was this creation engendered? The God might be knowing or even he himself knows not.

The account of cosmological observations of different seers, as available in different hymns of the Rgveda (mainly in the X<sup>th</sup> Mandala) regarding the origin of this universe is that numerous Gods are credited with their cosmocratic super power, and they directly acted as the direct agent of the creation of this universe. Prajāpati, Hiranyagarbha, Brhaspati, Vāk, Viśvakarman are in the line. The hymns acknowledge the power of Supreme Being. The Purusa hymn attaches more importance to Purusa as the agency of a creator. The Nāsadīya hymn and Asyavāmīya and RV.X.190 ascribed the cosmology to abstract principles rather than Gods.

Einstein, the stalwart scientist once remarked that 'the most incomprehensible thing in this universe is that it is comprehensible'. The untiring search of human talent on the origin or creation of the universe is going on but comprehensibility on the subject concerned has not yet been achieved.

Materialistic overview on the origin of the world or coming into existence process in based on two notion: (i) the universe is existent from infinite time and (ii) Everything in this universe is merely the result of chance and not the product of any intellectual design or plan or vision. But the above mentioned two notions were shuttered with the advent of the Big Bang Theory advocated by Edwin Hubble.

In 1922 the Russian Physicist Alexandra Friedman produced computations showing that the structure of the universe was not static but even a tiny impulse might be sufficient to cause the whole structure expand or contract according to Einstein's Theory of Relativity, George Lemaitre was the first to recognize Friedman's work. He declared that the universe had a beginning and that it was expanding as a result of something that had pointed it.

The theoretical musing of these to scientists did not attract much attention. In the year 1929, the American astronomer Edwin Hubble, working at the California Mount Wilson observatory made the most important observations in the History of Astronomy. Observing a number of stars through his telescope, he discovered that there light was shifted towards the red end of spectrum and crucially this shift was directly related to the distance of the stars from the earth. This discovery shook the very basis of materialistic universe model.

According to the recognized rules of Physics, the spectra of light beams travelling towards the point of observation tend towards violet while the spectra of the light beams moving away from the point of observation tends towards red. (Just like fading of a train's whistle as it move from the observer). Hubble's observation showed that according to this law, the heavenly bodies were moving away from us. Hubble, long before made another discovery – that the stars were not racing away from earth; they were racing away from each other as well. The only conclusion that could be derived is that in the universe where everything moves away from everything else is that the universe constantly 'expands'.

What George Lemaitre stated earlier was mode sound by the observational evidences of Hubble. In 1916, Albert Einstein had concluded that the universe could not be static because of calculations based on his recently discovered theory of relativity (thus anticipating the conclusions of Friedman and Lemaitre). But Einstein himself believed that the universe is constant. So he added a cosmological constant to his equations so that the stationess of the universe, as he believes be retained. But years later he himself admitted that this cosmological constant is the biggest blunder of his career.

Hubble's discovery that the universe was expanding led to the emergence of another model that needed – If the universe was getting bigger as time advanced, going back in time meant that it was getting smaller, and it one went back far enough everything would shrink and converse at a single point. The conclusion to be derived from this model was that at some time all the matter in the universe was compacted in a single point mass that had zero volume because of its immense gravitational force. Lemaitre referred to this state of the universe as the primeval atom and assumed that it was instantaneously created. George Gamow, showed that primeval atom would have been extremely hot – hot enough to explode in a 'Big Bang'. The term 'Big Bang' was casually named by the British Scientist Fred Hoyle. And that name become the apt afterwards. The Big Bang would have expelled the material of primeval atom outward. The expansion we see today is the residual motion of this violent event which took place at the beginning of the time.

There Big Bang has pointed to another truth. The whole universe was created from this 'nothing' or zero model. And, furthermore, this universe had a beginning, country to the view of materialist, which holds the view that 'the universe has existed for eternity. Our age and the texts of the Rgveda has no evidence of this eternal existence. The cosmocratic hymns, as discussed earlier, always asserts creative agent regarding the coming into existence of the universe. Hiranyagarbha the cosmic golden egg, out of which the universe came into existence, is not very far a concept from Hubble's single point mass. Our poet seers has described the creation process in sublime words while Hubble sounds Big-Bang. Time as the scientists think, started after Big-Bang. This notion is also not very different from the Vedic seers' observations. In Nāsadiya Sukta, we find 'there was no indication of Day and Night (न राज्या अहन: आसीत् प्रकेत: -X.129.2). The creation of Sun and Moon is repeatedly mentioned in different Suktas. According to Indian tradition, the Sun and Moon are the determiners of Day Night, i.e., Time.

Vedic seers are implicit on their approach to the problem while the scientists are explicit. Our submission is that the coming into existence process of the universe awaits more and more researches both from the scientist end and on our Vedic texts. Inter disciplinary exchange will enrich both. As the seer proclaims:

> इयं विसृष्टियंत् आवभूव यदि वा दधे यदि वा न। यो अस्याध्यक्ष: परमे व्योमनत्

### स्रो अङ्ग वेद यदि वा न वेद ॥(RV.X.129.7)

#### Books Consulted:

Primary Sources:

Aitereya Brāhmana (ed. A.K. Shastri, 1942)

Atharvaveda Samhitā (Svādhyayāmandala Series, Bombay)

Avesta (Sacred Books of East Vol. VII & VIII)

Rgveda Samhitā

- (ed. R.P. Arya & K.L.Joshi 2001)

- (ed. Satavelkar, Gujrat)

 (Choukhamba Prakasani with translation R.T.H. Griffth)

- (Haraph Prakasani, Cal.)

Rgveda Bhasyam - (ed. Arya Samaj)

Satapatha Brahmana (Biliotheca Indica, 1903)

Taittrīya Brahmana (Biliotheca Indica, 1890)

Taittrīya Samhitā (ed. Satavelkar, 1983)

Vājasaneyī Samhitā (Svadhyayamandala Bombay)

Secondary Sources:

Anirvan

: Veda-mimamsa vol. I. II. III

Bhattacharjee, S.

: Indian Theogony 1978.

: Literature in the Vedic Age Vol. I & II 1986

Freund, P.

: Myths of creation London 1964

Harrison, E.R.

: Cosmology-the science of the Universe

Cop. 1991

Hillebrandt

: Vedic Mythology vol. I & II ed. R.R. Sharma

Hugh Ross

: The creator and the cosmos, 1995

Keith A.B.

: Religion and Philosophy of the Veda

and Upanisad

Mainkar, T.G.

: Mysticism in the Rgveda, 1961

Sharma, B.K.

: Apah in Vedic Cosmogony 1954

Swami P.Saraswati

: Puran O Vijñana

Vatsayan, Kapila edt.

: Physical space in the context of all

knowledge by Raja Ramanna